
Volume 30, No. 4, Winter 2025
Journal of Fine Arts: Visual Arts65

Research Article

Aesthetic Analysis of Native Bavig Dolls of the Lor Regions of Iran*

Abstract
This study explores the aesthetic and cultural significance of 
the native Bavig dolls from the Lor regions of Iran, highlight-
ing their unique role beyond mere artifacts. The Bavig doll 
serves as a symbolic and dramatic puppet embodying the 
cultural identity, folklore, and traditions of the Lor-speaking 
communities. This work situates the doll within a broader his-
torical and anthropological context. The cultural milieu sur-
rounding these dolls is intricately tied to various historical ar-
tifacts and architectural landmarks, such as the Korengun role 
and Mil Ezhdeh (Dime Mile), as well as the Da and Daugh-
ter crypts found in the Rostam-Mamamsani regions. These 
elements collectively offer substantial cultural and historical 
evidence attesting to the importance of these dolls as resonant 
cultural symbols. One focal point of this research is the histor-
ically significant Layli doll—a wooden doll characterized by a 
distinctive cruciform structure that has mysteriously persisted 
over time. The origins of this doll, including the creator(s), re-
main largely undocumented, but its continued presence un-
derscores its cultural resilience. Passed down through count-
less generations, these dolls have transcended their functional 
use as mere children's toys to become profound emblems of 
cultural continuity and identity within the Lor community. 
They encapsulate various cultural components such as dance 
expressions, traditional female attire, and cherished folk nar-
ratives, all essential to the shared heritage of the people of 
Lor. The study also examines the social spaces connected to 
these dolls, such as Qala To, a stone wall built collectively by 
villagers. This site served as a primary playground where chil-
dren engaged in constructing miniature houses using stones 
arranged in intricate circular, spiral, or nested patterns. Qala 
To thus stands as an early example of terrestrial art, reflect-
ing the children’s interaction with and understanding of their 
natural environment and geographic context. Participation in 
games involving handmade Layli dolls contributed not only 
to leisure but also to artisanal skills such as carpet and kilim 
weaving, fostering early creativity and craftsmanship among 
the youth. Additionally, the research highlights the gendered 
dynamics of these cultural practices, noting that girls typi-
cally organized such games, involving boys who would join 
in singing traditional wedding songs. The children’s autono-
mous organization of play and craft activities related to these 
dolls signifies an intergenerational transmission of cultural 
values and artistic knowledge. Importantly, these dolls were 
widespread and crafted across various Lor regions, illustrat-
ing their shared cultural significance throughout the area, 

and demonstrating a cohesive cultural identity strengthened 
by these symbolic objects.Through an interdisciplinary ap-
proach blending aesthetic analysis, cultural anthropology, 
and art history, this study illuminates the multifaceted role of 
the Bavig dolls as potent cultural symbols, bridging historical 
continuity with contemporary identity expressions in the Lor 
regions of Iran. The findings underscore the dolls’ importance 
not only in folk art but also in sustaining cultural memory 
and community cohesion in changing times. Moreover, the 
research emphasizes how these dolls embody the resilience of 
indigenous cultural practices amid modernization and social 
change, offering valuable insights into the ongoing preserva-
tion efforts for intangible cultural heritage in the region.

Keywords: bavig doll, bavig doll faces, different types of bavig,  
Lor regions of Iran, wooden cross structure

Received: 10 Des 2024
Received in revised form: 27 Apr 2025
Accepted: 08 Jun 2025

Fariba Gorjian1 iD (Corresponding Author)
Master of Painting, Department of Painting, Faculty of Art and 
Architecture, Yazd University, Yazd, Iran.
E-mail: gorjian.f@yahoo.com 

Hamidreza Mohebi2 iD
Assistant Professor, Department of Painting, Faculty of Art and 
Architecture, Yazd University, Yazd University, Yazd, Iran.
E-mail: hmohebi@yazd.ac.ir 

https://doi.org/10.22059/jfava.2025.386103.667377

Citation: Gorjian, Fariba, & Khalili, Mohebi, Hamidreza. (2025). Aesthetic analysis of native bavig dolls of the lor regions of Iran. Journal of 
Fine Arts: Visual Arts, 30(4), 65-78. (in Persian)

  *  This article is derived from the first author’s master thesis, entitled “Study of the influence of culture on traditional handmade dolls (Lili Desti) 
of the Lor tribe with a semiotic approach,” under the supervision of the second author at the Yazd University.

© Authors retain the copyright and the full publishing.                                                                   Publisher: University of Tehran Press.



66
نشریه هنرهای زیبا :  هنرهای تجسمی   دوره 30، شماره  4، زمستان 1404

تحلیل زیبایی شناسانه‌ی عروسک‌های بومی بَویگ متحرک در مناطق لُرنشین ایران *

چکید  ه
عروسک بویگ با ساختار چوبی چلیپاگونۀ متحرک در تمامی 
مناطق لُرنشین ایران شناخته شده است. این عروسک علاوه بر نقش 
مهمی که در بازی کودکان داشته، حامل آیینی است که سالیان متمادی 
در این نواحی سینه‌به‌سینه توسط این قوم حمل شده است. ساخت این 
عروسک فراتر از یک منطقۀ خاص جغرافیایی بوده و در تمامی 
نواحی لُرنشین ایران وجود داشته است. با این سؤال که: چه رابطه‌ای 
میان فرهنگ جاری قوم لُر و عروسک دست‌ساز سنتی بَویگ می‌تواند وجود داشته باشد؟ این پژوهش از نظر هدف، کاربردی است و از نظر 
ماهیت داده‌ها، کیفی-تاریخی محسوب می‌شود. گردآوری داده‌ها به شیوۀ توصیفی‏‏تحلیلی، به کمک منابع کتابخانه‌ای و در بخش میدانی، بر پایه 
مصاحبه، تصاویر و روایت‌های مردمان محلی به بررسی و تحلیل ساختار زیبایی‌شناسیِ جامعه‌شناسانه و نظام نشانه‌ای بَویگ‌‌های متحرک در 
مناطق لُرنشین ایران پرداخته است. نتایج تحقیق نشان داد که عروسک بویگ نماد رقص، شادی، پوشش بومی زنان و قصه‌های عامیانه مردم لُرزبان 
است. عروسک بَویگ در مجموعیت خود می‌تواند مظهر عناصر کلیدی میراث فرهنگی ایران، به‌ویژه در میان جامعه لُرزبان باشد. جایگاه 
فرهنگی و زیبایی‌شناسانۀ این عروسک به‌عنوان همدم کودکان و کارکردهای آیینی آن‌ها، نیاز به معرفی و تأکید بر اهمیت آن در حفظ و 

نگهداری ارزش‌های هویت فرهنگی و هنری آن را دوچندان می‌کند.

واژه‌های کلید  ی: عروسکِ بَویگ، ساختارِ چوبیِ چلیپا، صورتِ عروسک‌هایِ بَویگ، گونه‌هایِ مختلفِ بَویگ، مناطقِ لُرنشینِ ایران

تاریخ د ریافت مقاله: 1403/09/20
 تاریخ بازنگری: 1404/02/07

تاریخ پذیرش نهایی: 1404/03/18
فریبا گرجیان1 )نویسنده مسئول(: کارشناس ارشد نقاشی، گروه نقاشی، دانشکده 
 E-mail: gorjian.f@yahoo.com          .هنر و معماری دانشگاه یزد، یزد، ایران
حمیدرضا محبی2: استادیار گروه نقاشی، دانشکده هنر و معماری، دانشگاه یزد، 
E-mail: hmohebi@yazd.ac.ir                                                    .یزد، ایران
https://doi.org/10.22059/jfava.2025.386103.667377

استناد : گرجیان، فریبا و محبی، حمیدرضا )1404(. تحلیل زیبایی شناسانه‌ی عروسک‌های بومی بَویگ متحرک در مناطق لُرنشین ایران. نشریه هنرهای زیبا: هنرهای 
تجسمی، 30)4(، 78-65.

ناشر: مؤسسه انتشارات دانشگاه تهران. © نگارندگان، حق تکثیر و امتیاز کامل انتشار مقاله خود را حفظ می‌کنند. 	
 *   مقاله حاضر بر‌گرفته از پایان‌نامه کارشناسی ارشد نگارنده اول با عنوان »مطالعه تأثیر فرهنگ بر عروسک‌های دست‌ساز سنتی )لیلی دستی( قوم لُر با رویکرد نشانه‌شناسی« می‏باشد که با راهنمایی 

نگارنده دوم در دانشگاه یزد ارائه شده است.

صفحات  65 - 78 )مقاله  پژوهشی(



67
تحلیل زیبایی شناسانه‌ی عروسک‌های بومی بَویگ متحرک در مناطق لُرنشین 

ایران

مقدمه
پیوندی  فرهنگی،  میراث  از  بخشی  به‌عنوان  بومی  عروسک‌های 
ناگسستنی با هویت، باورها و زیست‌جهان جوامع محلی دارند. پیشینۀ 
ساخت این تندیس‌های کوچک به دوران باستان بازمی‌گردد؛ زمانی که 
عروسک‌ها پیش از آنکه ماهیتی صرفاً هنری یا تزیینی یابند، با کارکردهای 
آیینی و زندگی روزمره درآمیخته بودند )گرجیان، ۱۳۹۸، ۲۲(. در میان 
تنوع بی‌نظیر عروسک‌های سنتی ایران، عروسک بومی »بَویگ« )لیلی( در 
مناطق لُرنشین، نمونه‌ای برجسته از هنر کاربردی و تجلی خلاقیت زنان در 
بهره‌گیری از مصالح بومی است. این عروسک علاوه بر نقش محوری در 
سرگرمی کودکان، حامل مضامین فرهنگی و نمادین عمیقی است که ریشه 

در ساختار اجتماعی قوم لُر دارد.
با وجود اهمیت هنرهای تجسمی در بیان اندیشه‌های معاصر و پیوند 
میان سنت و مدرنیته، عروسک لیلی و گونه‌های مختلف آن، آن‌چنان که 
شایسته است مورد پژوهش‌های بنیادین و زیبایی‌شناسیک قرار نگرفته‌اند. 
کمبود اسناد مکتوب و مطالعات روشمند در این حوزه، ضرورت واکاوی 
این میراث در حال فراموشی را دوچندان می‌کند. از این رو، پژوهش حاضر 
با هدف تحلیل ساختار زیبایی‌شناسانه و تبیین کارکردهای فرهنگی-تاریخی 
عروسک بَویگ در قلمرو فرهنگی ایل لُر سامان یافته است تا ضمن روشن 
کردن جایگاه این عروسک در سنت‌های روایی، پایه‌ای برای مطالعات آتی 

در حوزه عروسک‌شناسی ملی ایجاد نماید.
روش پژوهش

این پژوهش از نظر هدف، کاربردی است و از نظر ماهیت داده‌ها، 
کیفی-تاریخی محسوب می‌شود. گردآوری داده‌ها به شیوۀ توصیفی تحلیلی، 
به کمک منابع کتابخانه‌ای و در بخش میدانی، بر پایه مصاحبه، تصاویر و 
روایت‌های مردمان محلی برخی داده‌ها مانند تصاویر، نقوش و روایت‌ها به 
شیوه‌ی میدانی و گفت‌وگو با ۵۰ نفر از کودکان دهه‌ی ۳۰ و گردآوری 
عروسک‌ها  قصه‌ی  و  بازی  ساخت،  نحوۀ  درباره  ایشان  روایت‌های 

جمع‌آوری شده است.
پیشینه پژوهش

 دربارۀ موضوع عروسک‌های بومی ایران کتاب فرهنگ عروسک‌ها 
و نمایش‎های عروسکی آیینی و سنتی ایران از پوپک عظیم پور که در 
سال 1389 به چاپ رسید را می‌توان آغازکنندۀ پژوهش جدی دربارۀ 
عروسک  نویسنده،  کتاب  این  در  دانست.  ایران  بومی  عروسک‌های 
بازبازک و لیلی را در کنار دیگر عروسک‌های بومی ایران معرفی و 
اردشیر  می‌کند‌.  مطرح  را  عروسک  این  چلیپاگونۀ  و  چوبی  ساختار 
صالح‌پور در کتاب بازبازک عروسک نمایشی ایل بختیاری که در سال 
1389 به چاپ رسید، بازبازک که همان عروسک لیلی یا بویگ در میان 
لُرهای چهارمحال بختیاری است را معرفی کرده و به جنبه‌‌های آیینی- 
بازی و ساختار چلیپاگونۀ این عروسک می‌پردازد. یعقوب غفاری در کتاب 
بازی‌های محلی کهگیلویه و بویراحمد که در سال 1374 به چاپ رسید، 
قَله تو و بَویگ‌بازی را در کنار بازی‌های بومی - محلی قوم لُر معرفی کرده 
و آن را بازی ویژۀ کودکان می‌داند. نصرت‌الله بختورتاش در کتاب نشان 
رازآمیز، گردونه خورشید یا گردونه مهر که در سال 1387 به چاپ رسید 
به چینی‌بندزنان خوزستان اشاره می‌کند که چوب‌هایی به شکل چلیپا و 

متحرک همراه خود داشته‌اند.
مبانی نظری پژوهش

ضرورت موضوع ايجاب می‌کند‌ تا در بررسی موضوع این گفتار از 
مباحث جامعه‌شناسی هنر ياری بطلبيم. از منظر جامعه‌شناسی هنر، فعاليت 
دارد،  ريشه‌های جامعه‌شناسانه  و  تلقی شده  اجتماعی  امر  هنری يک 
»درعین‌حال هم سند تحقيق و هم ابزار و وسيلۀ تحقيق است« )باستید، 
1374/1967( پذیرش يا رد ارزش‌های زيبايي‌شناختی بستگی به شرايط 
اجتماعی دارد. »جامعه‌شناسی هنر، تأثير قيدوبندهای اجتماعی را در آثار 
هنری و نيز در آفرينندگان و مصرف‌کنندگان آن‌ها، مورد بررسی قرار 
خواهد داد و نيز نهادهايي را که بر آثار هنری تأثيری نافذ داشته و نهادهايي 
را که به علت وجود هنرها زاده می‌شوند، خواهد شناساند« )باستید، 

.)1374/1967
 در اين ميان يکی از مهم‌ترين گرايش‌ها در مباحث جامعه‌شناسی هنر، 
زيبايي‌شناسی جامعه‌شناسانه می‌باشد. دغدغۀ اين گرايش بستگی ميان هنر 
و جامعه و »استقلال‌زُدايي )این‌که هنر فقط در صلاحيت زيبايي‌شناختی 
است(« و »آرمان‌زُدايي« از هنر است ناتالی‌هینیک )1384/2001(. ايدۀ 
تبيين هنر بيرون از حوزۀ زيبايي‌شناسی ريشه در فلسفه دارد: از نيمۀ دوم 
قرن نوزدهم هيپوليت تن1ِ که بنا داشت مدل علمی را در بارۀ هنر به کار 
ببرد، تأکيد می‌کرد که هنر و ادبيات برحسب نژاد، محيط و زمانه تغيير 
می‌کند‌ و با شور زايدالوصف در بارۀ ضرورت شناخت زمينه، »وضعيت 
آداب‌ورسوم، روح کشور و زمانه«، »محيط اخلاقی« که اثر هنری را 

مشخص می‌کنند‌، اصرار می‌ورزيد )باستید، 1374/1967(.
 نیم‌قرن بعد، شارل لالو2، با متمايزکردن داده‌های »نازيبايي‌شناختی«)مثلًا 
موضوع يک اثر( و داده‌های »زيبايي‌شناختی« )مثلًا ويژگی‌های تجسمی‌اش( 
در »شعور زيبايي‌شناختی«، مبانی يک »زيبايي‎شناسی جامعه‌شناختی« را 
پی‌ريزی می‌کند‌. او با بيان اينکه »ونوسِ اثر ميلو، تحسين نمی‌شود چون 
زيبا است، بلکه چون تحسين می‌شود، زيبا است« اقدام به باژگونی مشابه 
باژگونی مارسل موس3 می‌کند که »بيست سال پيش از او در نظريه‌اش 
نتيجۀ  جادوگری  عمل  اثربخشی  که  بود  کرده  اعلام  جادو  باره‌ی  در 
باورهای بوميان به.قدرت‌های جادوگر است و نه علت اين باور« )هینیک، 

4.)1384/2001
 بعد از جنگ جهانی دوم، در مباحث جامعه‌شناسی هنر شاهد تحولاتی 
می‌شويم که »به‌تدریج از پذيرش هنر به‌مثابه‌ی توصيف درگذشته، به هنر 
مانند يک رمان،  نقاشی،  تابلوی  فرم زبان می‌رسد. يک  به‌مثابۀ يک 
مجموعه‌ای از نمادها و نشانه‌هايي است تصوير شده يا نوشته‌شده و در نتيجه 
يک زبان است که انسان‌ها را مورد خطاب قرار می‌دهد و اينان )کم‌وبيش( 
آن را درک می‌کنند« )باستید )1374/1967( آنچه که امروزه ما آن را 

»نشانه‌شناسی« می‌خوانيم.
 نشانه‌شناسی علمی است که به مطالعۀ نظام‌های نشانه‌ای نظير زبان‌ها، 
رمزها، نظام‌های علامتی و غيره می‌پردازد. نشانه‌شناسی به دست فردينان 
دو سوسور5 و به‌مثابۀ »علمی که به بررسی زندگی نشانه‌ها در دل زندگی 
اجتماعی« می‌پردازد طراحی شد. او می‌گويد: »زبان نظامی نشانه‌ای است که 
بيانگر انديشه‌هاست و ازاین‌رو با خط، الفبای کر و لال‌ها، آيين‌های نمادين، 
آداب معاشرت، علائم نظامی و غيره.قابل مقايسه است. زبان فقط مهم‌ترين 
ِاين نظام‌هاست« )پیر ‌گیرو، 1383/1971(. وی بر کارکرد اجتماعی نشانه 



68
نشریه هنرهای زیبا :  هنرهای تجسمی   دوره 30، شماره  4، زمستان 1404

تأکيد دارد.
همانندی7  بر  مبتنی  و  شمايلی6  نشانه‌ای  زيبايي‌شناختی  نشانه‌های 
قراردادی  هم  بسيار  گاه  و  هستند  قراردادی  نشانه‌ها  »اين  می‌باشند. 
هستند، اما قرارداد در آن ها هرگز خصوصيت محدودکننده، ضروری 
و عام نشانه‌های منطقی را ندارد. اگر حد نهايي آن را در نظر بگيريم، 
بايد بگوييم که نشانه‌ی زيبايي‌شناختی خود را از قيد هرگونه.قراردادی 
نشانه‌های  به  اين ويژگی  بازنمايي روی می‌آورد.  به  می‌رهاند و معنا 
نشانه‌ها  اين  آفرينندگی می‌بخشد. هنگامی که  قدرتِ  زيبايي‌شناختی 
ساخته می‌شوند، مُبدع بيان‌های رابطه‌ای است. هنگامی که اين بيان‌ها 
تدوين می‌شوند، نشانه‌هايي که خودانگيخته و نوپايند فقط هنگامی 
می‌توانند هيئتی واقعاً نشانه‌ای به خود بگيرند که تعميم بيابند و رابطه‌ای 

دلالتی وضوح پيدا بکند« )‌گیرو، 1383/1971(.
 همان‌طور که پیش‌ازاین اشاره شد، علاوه بر روابطی که انسان با 
طبيعت دارد، در جامعه نيز زندگی می‌کند و بر اساس ارتباطات اجتماعی 
که دارد، تجارب عينی و ذهنی از آن ها کسب می‌کند. »ارتباط اجتماعی 
ارتباطی است که به رابطۀ ميان انسان‌ها و در نتيجه به رابطۀ ميان فرستنده 
و گيرنده مربوط می‌شود. جامعه نظامی است از روابط ميان افراد و هدف 
آن توليدمثل، دفاع، مبادله، توليد و غيره است. در اين راستا، موقعيت افراد 
و گروه‌ها در دل يک اجتماع بايد در يک چهارچوب نشانه‌ای بيان شود. 
نشان‌ها و شاخص‌ها همين نقش را بر عهده دارند و بيان‌گر تعلق شخص 
به يک مقولۀ اجتماعی مانند کلان، خانواده، شغل، انجمن و غيره است« 

)‌گیرو، 1383/1971(. )‏جدول 1(.8
 »رمزهای اجتماعی نوعی سازمان‌بندی جامعه و سازمان دلالتی آن 
هستند. اين رمزها از انسان‌ها يا گروه‌ها و از روابط ميان آن ها سخن 
می‌گویند؛ اما نکته اين است که در اينجا انسان هم حامل نشانه است و هم 

جوهر آن؛ او هم دال است و هم مدلول؛ در واقع، او يک نشانه و بنابراين، 
يک قرارداد است. زندگی اجتماعی بازی‌ای است که هر فرد نقش خود 
را در آن ايفا می‌کند: مرد خانواده، پسر خوش‌گذران، يا دوست وفادار. 
از سوی ديگر نشانه‌ی اجتماعی نشانه‌ای است مبتنی بر »مشارکت«. فرد 
به‌وسیلۀ همين نشانه است که هويت خود و تعلق خود به گروه را آشکار 
می‌کند، اما درعین‌حال او مدعی آن‌هم است و آن را نهادينه می‌کند« )‌گیرو، 

1383/1971( )جدول 2(.9
 »تجربۀ اجتماعی ـ به‌سان تجربۀ طبيعت ـ بر دو نوع است: تجربۀ 
منطقی و تجربۀ احساسی. نوع نخست واجد نشانه‌هايي است که بيانگر 
نقش فرد و گروه در سلسله‌مراتب و سازمان سياسی، اقتصادی و نهادی 
جامعه هستند و تجربۀ دوم واجد نشانه‌هايي است که گويای عواطف 
و احساسات فرد نسبت به افراد يا گروه‌های ديگراند. شايد به لحاظ 
آموزشی، منطقی خواهد بود که نشانه‌های اجتماعی منطقی و نشانه‌های 
اجتماعی زيبايي‌شناختی )احساسی( را از يکديگر متمايز نمود، اما در 
)‌گیرو،  تنگاتنگی درهم‌تنیده‌اند«  به‌صورت  اين دو شيوۀ دلالت  عمل، 
به  شمايلی‌شان،  ماهيت  به‌واسطۀ  اجتماعی  نشانه‌های   .)1383/1971

نشانه‌های زيبايي‌شناختی شباهت دارند.
پیشینۀ ساخت عروسک‌های دست‌ساز سنتی ایران به آئین‌های کهن و 
جوامع ابتدائی بازمی‌گردد و بیانگر ارتباط انسان و طبیعت است. لیلی، لیلی 
دستی، بویگ یا لیلی دودستی یکی از عروسک‌های دست‌ساز سنتیـ بومی 
ساخته شده از چوب و پارچه برای بازی کودکان قوم لُر است. این گفتار 
بر مبنای رویکرد نظری زیبایی‌شناسی جامعه‌شناسانه و کارکرد اجتماعی 
و فرهنگی به مطالعۀ عروسک لیلی به‌عنوان دست‌ساخته‌ای در میان قوم 
لُر پرداخته است. این رویکرد، محقق را قادر می‌سازد تا فرآیند ساخت را 
توسط سازندگان فعلی این عروسک‌ها، مادرها و مادربزرگ‌هایشان که 

فریبا گرجیان و همکار

جدول 1. نشانه‌های هويت در زندگی اجتماعی. این جدول بر اساس دسته‌بندی نشانه‌های هويت در کتاب نشانه‌شناس اثر پی یرو )1383( )یافته‌های پژوهش(
نشانه‌های هويت

نشان‌ها و شاخص‌ها:
نشان‌های تعلق فرد به يک گروه 
اجتماعی يا اقتصادی و کار آن ها 
و  جامعه  سازمان‌بندی  نمايش 

روابط ميان افراد و گروه‌هاست.

1. آرم‌ها، پرچم‌ها، توتم‌ها و... که می‌توانند‌ به گروه‌بندی‌های بزرگ‌تر نظير شهر، منطقه و ملت نيز گسترش پيدا کنند.

 2. يونيفورم هم نشانه‌ای يک گروه است.

3. نشان‌ها، مدال‌ها بازمانده‌ی نمادين آرم‌ها و يونيفورم‏ها هستند و همان کارکردها را در اشکالی پست‌تر دارند.

4. خال‌کوبی‌ها و آرایش‌ها، مدل‌های مُو و... نيز از نشان‌های رمز پرداخته در جوامع هستند.

5. نام‌ها و القاب ساده‌ترين و عمومی‌ترين نشانه‌های هویت‌اند.

نشانه‌های آداب و معاشرت:
نشانه‌های هويتی نمودگار تعلق 
شخص به يک گروه يا انتساب 

او به يک کارکرد است.

1. لحن کلام، يکی از عمومی‌ترین شيوه‌های بيان روابط ميان فرستنده و گيرنده است.

2. سلام و خداحافظی و فرمول‌های آداب و معاشرت که جملگی قراردادی و از يک فرهنگ به فرهنگ ديگر تغيير می‌کنند.

3. توهين، صورت منفی سلام و خداحافظی و نشانۀ مبتنی بر دشمنی است. »مبارزه‌طلبی« يکی از اشکال رمز پرداخته و آيينی شدۀ 
توهين است.

4. اطوارپژوهی به معنای مطالعۀ حرکات ـ عبارت است از تحليل حالت‌های چهره، ایماواشاره و رقص. جنبه‌های ارتباطی آموخته و 
ساخت‌مند حرکات بدن.

5. فاصله‌پژوهی، فاصلۀ ما با مخاطبمان و نيز زمانی که ما برای شنيدن پاسخ وی يا برای جواب دادن به او در نظر می‌گیریم، خود، 
نشانه هستند.

6. خوراک، آماده‌سازی و سرو غذا نيز بر پايه نظامی از قراردادهای محدودکننده استوار است.

7. هدايا، خانه‌ها، مبلمان، حيوانات خانگی و ...



69
تحلیل زیبایی شناسانه‌ی عروسک‌های بومی بَویگ متحرک در مناطق لُرنشین 

ایران

پیش‌ازاین می‌ساخته‌اند مشاهده و زمینۀ اجتماعی و فرهنگی حضور و تداوم 
این عروسک‌ها را در این جغرافیا دنبال کند. این عروسک‌ها درحالی‌که 
به‌طور عمده به‌عنوان اسباب‌بازی برای کودکان استفاده می‌شوند، در نظام 
نشانه‌ای زندگی اجتماعی قوم لُر نقش آیینی را نیز بر عهده دارند و به نظر 

می‌رسد با مفهوم زنانگی، زیبایی و باروری نیز مرتبط هستند.
تحلیل زیبایی‌شناسی جامعه‌شناسانه‌ی عروسک بَویگ

عروسک
عروسک مصغر عروس و به موجودی شبه  نسان گویند که دارای 
و  برای کودکان همراه  و شر،  نیروهای خیر  فرهنگی، مظهر  اهمیت 
تسهیل‌کننده پیوندهای معنوی است )عظیم پور، 1389، 612(. ریشه‌های 
باستانی عروسک به دلیل شباهت آن به ماسک‌های نمادین نشان داده شده و 
اهمیت معنوی ماسک‌ها در عملکرد آیینی آن ها نهفته است. هم ماسک‌ها 
و هم عروسک‌ها به‌عنوان واسطه‌ای برای خلق موجودات جایگزین عمل 
می‌کنند که نشان‌دهندۀ یک تکامل تاریخی از ماسک‌ها به عروسک‌ها 
است. مورخان منشأ عروسک‌ها را به تمدن‌های باستانی مرتبط و به آثار 
باستانی مربوط به ۲۵۰۰ سال قبل از میلاد، مانند سفال‌های متحرک بوفالو 
از هاراپا و موهنجودارو اشاره می‌کنند )گونتر بیمر، 1374/1996(. از 
قرن پنجم، شاعران برجسته‌ای چون اسدی طوسی، خاقانی، نظامی و خیام 
مضامین عمیقی را در آثار خود کشف کرده‌اند. آن ها از نمایش عروسکی و 
اشکال مختلف نمایشی برای پرداختن به موضوعات پیچیده‌ای مانند آفرینش 
و راز و رمز استفاده کردند. شواهد نمایش عروسکی در ایران در اشعار 
شاعران ایرانی قرن ششم و هفتم هجری قمری یافت می‌شود )غریب‏پور، 

.)12-9 ،1392
کاترال )2008(، بیان می‌کند؛ عروسک‌ها برای قرن‌ها تخیل انسان 
را مجذوب خود کرده‌اند. در مقبره‌های مصری عروسک‌هایی به شکل 
پارویی پیدا شده‌اند که حدوداً به 200 سال قبل از میلاد برمی‌گردد. آن ها 
تقریباًًً از هر ماده‌ای که برای بشر شناخته شده است از جمله استخوان، عاج 
موم، چوب کوتا، پلاستیک، جوراب‌های قدیمی و لوله‌های داخلی ساخته 
شده‌اند. بازی کلید عملکرد عروسک‌ها و عروسک‌سازی است، بازی 
کودکان باعث رشد بدن آن ها می‌شود. ذهن و عواطف برای تجربه یک 

کانال سازنده رشد و غنی‌سازی عروسک‌ها به‌عنوان انسان‌های مینیاتوری 
به‌طور خودکار مقیاس قدرت را از بزرگ‌سال به سمت کودک تغییر 
می‌دهند. کودکان با کنترل ناگهانی می‌توانند وسایل بازی خود را دست‌کاری 
کنند و تخیلات و آرزوهای خود را به دوستان بی‌جان خود فرافکنی کنند. 
عروسک‌ها راهی فوق‌العاده برای یادگیری فرهنگ‌های مختلف در سراسر 
جهان هستند. با درک دلایل و ساخت عروسک‌ها می‌توانیم به درک 
Cathe� )افرادی که آن ها را ساخته‌اند بپردازیم، بر اساس تحقیقات جدید) 

.)rall, 2008, p. 2
عروسک‌های دست‌ساز سنتی در ایران، اقسام و نام‌های مختلفی دارند 
که با توجه به فرهنگ هر منطقه، نوع پوشش، رسم و رسوم، باورها و 
اعتقادات هر منطقه شکل‌گرفته است. برخی از عروسک‌ها جنبۀ آیینی 
دارند؛ مانند عروسک بوکه بارانه که در مناطق کُردنشین ایران برای طلب 
باران ساخته می‌شده است. عروسک‌هایی نیز جنبۀ نمایشی دارند؛ مانند 
عروسک‌های خیمه‌شب‌بازی )کُری و بابا تیمور، مبارک، پهلوان و غیره(، 
عده‌ای نیز علاوه بر جنبه آیینی کارکرد بازی نیز دارند که برای سرگرمی 
کودکان هم ساخته می‌شوند، مانند عروسک لیلی، بازبازک، مینا قر داره و 
غیره. عروسک‌های دست‌ساز سنتی اغلب از مواد بازیافتی و ناپایدار ساخته 
می‌شوند و نحوۀ پوشش و ساختار آن ها درگذر زمان بدون تغییر باقی 
می‌ماند. در ساخت عروسک‌های دست‌ساز سنتی دو عامل مؤثر بوده است؛ 
از یک‌ سو محیط اجتماعی و شرایط اقلیمی آن منطقه و از سوی دیگر وجه 
زیبایی‌شناسانه این عروسک‌ها که حامل آیین، رسم و رسوم قوم یا منطقه 

خود شوند، نیز سرگرمی و اسباب‌بازی برای کودکان باشند.
شکل روایت‌شده از عروسک‌هایی که توسط دختران ساخته می‌شود 
با تفاوت‌های جزئی و کلی در کل نقاط ایران و شاید جهان یافت می‌شود 
و دلیلی برای یکسان بودن آنچه به لحاظ شکل ظاهری و چه به لحاظ 
موادی که در آن ها به کار می‌رود، گزارش نشده است )عظیم پور،1389، 
616(. عروسک - بازیچه‌های اقوام ایرانی، مانند دیگر اقوام و ملل، برای 
بازی کودکان و گاه بزرگ‌سالان ساخته می‌شوند. شکل ظاهری بسیار 
متنوع و لباس، صورت سازی، تزئینات و مواد آن ها متأثر از فرهنگ 
اقوام هر منطقه ایران است. در ساخت اغلب عروسک‌های بومی از آدم 
با جنسیت‌های مذکر و مؤنث الگوبرداری شده است؛ علاوه بر آن، آن ها 

 جدول 2. رمزهای اجتماعی و مشارکت آن ها در شکل‌بندی انواع گوناگون ارتباطات اجتماعی. این جدول بر اساس دسته‌بندی رمزهای اجتماعی و مشارکت آن ها در شکل‌بندی انواع 
گوناگون ارتباطات اجتماعی در کتاب نشانه‌شناسی اثر پي ير )1383( )یافته‌های پژوهش(

رمزهای اجتماعی

هنگامی که افراد به‌منظور يک کنش مشترک گرد هم می‌آیند، روابط ميان آن ها بايد در يک چهارچوب دلالتی مشخص شده باشد. نزاکت و آداب‌دانی ميثاق‌ها
نشانه‌هايي هستند که به‌واسطۀ آن ها شخص تعلق خود را به يک گروه نشان می‌دهد. این‌ها »اسم رمز« يا »علامت شناسايی« هستند.

آيين‌ها
از  اين است که در يک چهارچوب دلالتی،  نام خود می‌فرستد. هدف آيين‌ها  به  ارتباطاتی گروهی هستند، پيام‌های آيينی شده را يک جمع و  آيين‌ها 
همبستگی افراد در برابر اجبارهای مذهبی، ملی و اجتماعی که جمع آن ها را مقرر داشته است، سخن بگويند. آيين‌ها نظام‌هایی نشانه‌ای هستند که جدا از 

اين‌که خاستگاه تاريخی و شبه تاريخی‌شان و ارزش تصويری‌شان چه باشد، همواره به‌شدت قرارداد شده هستند.

مُدها
مُدها شيوه‌های وجودی خاص گروه‌ها از حيث پوشاک، خوراک، مسکن و... هستند. ميل شخص به يکسان بودن با يک گروه ممتاز اجتماعی منجر به اختيار 
کردن نشانه‌هايي می‌شود که به آن گروه اجتماعی تعلق دارند؛ اما آن عده از اعضای گروه که تمايلی به اين يکسان بودگی ندارند اين نشانه‌ها را رها می‌کنند‌. 

مُد مانند سرگرمی، جبران‌کنندۀ محروميت‌ها است و عطش پرستيژ و قدرت را فرومی‌نشاند.

بازی‌ها
بازی مانند هنر، تقليدی است از واقعيت و به‌ويژه تقليدی است از واقعيت اجتماعی. بازی وضعيتی است که برای قرار دادن افراد در طرح‌واره‌ای که دلالت‌گر 
زندگی اجتماعی است ساخته‌وپرداخته می‌شود. بازی‌ها از آنجا که نظام‌هایی نشانه‌ای هستند، ضرورتاً رمز پرداخته‌اند، خواه اين رمز پرداختگی به‌صورت 
تصويری باشد و خواه به‌صورت مفهومی ـ نشانه‌ای. هر فعاليتی هنگامی که کارکرد بلافصل خود را از دست بدهد، تمايل به آن دارد که به يک بازی تبديل 

شود، مانند شکار.



70
نشریه هنرهای زیبا :  هنرهای تجسمی   دوره 30، شماره  4، زمستان 1404

منشأ خود را از حکایات می‌گیرند.‌ و ازاین‌رو، حتی اگر در کسوت انسانی 
نباشند، هم چنان از صفاتی انسانی برخوردارند. نقش آن ها در زندگی انسان 
و به‌ویژه کودکان، همدمی و ایجاد هم ذات پنداری است. در ساختار درونی 
هر یک از آن ها معانی پنهان و آشکاری نهفته است که گستره وسیعی 
را، مانند تمرین رفتار بزرگ‌سالان توسط کودکان، مراقبت و پرستاری از 
موجودی شبه خود، همرازی و همدمی، تکمیل شخصیت و تصور مقاطع 
مختلف سنی، اندیشه به نهایت زیبایی، کسب ادراک از جنسیت، برکت 

خواهی و خوش‌یمنی را در برمی‌گیرد )عظیم‏پور، 1389، 535(.
بَویگ، بازنده، بئی بازَنَک، لیلی، بازَنَک، بازبازک

 عروسک دست‌ساز بومی ساخته شده توسط زنان در تمامی مناطق 
لُرنشین ایران که با نام‌های مختلفی شناخته شده است بَویگ یا لیلی نام دارد. 
ماهیت ماندگار این دست‌ساخته ناشی از ساخت ساده و استفاده از حداقل 
ابزار است که به مادران ماهر امکان می‌دهد آن را ایجاد کنند )عظیم‏پور، 
1389، 554(. شکل ابتدایی بَویگ‌ها با ساختار چوبی چلیپاگونه و صامت 
لال بیگ نام دارد که مانند عروسک بَویگ در تمامی مناطق لُرنشین 
ایران وجود داشته، با این تفاوت که این عروسک بیشتر توسط کودکان 
ساخته می‌شده است )تصویر 1(. این‌گونه از بَویگ - لیلی‌ها را می‌توان به 
لیلی‌های تک چوب، دو چوب، چهارچوب و گاهی هم پنج چوب بدون 

نخ حرکت دهنده تقسیم کرد.
تصویر 1.  عروسک لال بیگ، روستای گل سفید، چهارمحال بختیاری به کوشش افسانه 

احسانی، پرور قویدل و انجمن پاما، ساختارعروسک بیگ

عروسک بَویگ متحرک و رقصان که بر اساس رقص محلی زنان لُر 
شکل گرفته را می‌توان اولین عروسک بومی مفصل‌بندی شده و متحرک 
در ایران دانست که از چوب ساخته شده و فراتر از عملکرد آیینی خود، 
به‌عنوان یک اسباب‌بازی برای کودکان نیز استفاده می‌شده است. درحالی‌که 
بسیاری از عروسک‌ها در سطح جهانی شکلی چلیپاگونه دارند، عروسک 
لیلی به‌طور منحصربه‌فردی این ساختار را با تحرک ترکیب می‌کند که در 
میان جوامع مختلف لر‌زبان در سراسر ایران یافت می‌شود. عروسک لیلی 
با نام‌هایی به نام بازبازک، بازنده، بی بازَنَک، بیگ، لال بیگ و بَویگ 
شناخته شده است که همگی ریشه در زن و عروس دارند. زنان لُر خورشید 
یا روز را به به‌صورت نمادین به‏وسیلة جواهرات نشان می‌دهند آن ها 
جواهراتی به شکل دایره به.قرص صورت خود می‌بندند، این فرم دایره‌وار از 
جواهر که در زبان لری به آن »خار« یا »اغده ری« گفته می‌شود به‌صورت 

زنان و بر روی حلقة زلف آنان بسته می‌شود )تصویر 2(.

تصویر 2. بَویگِ لُرنشین‏های کازرون، محل نگهداری؛ موزه فرهنگ و مردم، تهران، 
خار )اغده‌ری( به شکل خورشید

عروسک بَویگ )لیلی(، نقشی اساسی در بازی کودکان قوم لُر داشته، 
این عروسک نمادین تمام نشانه‌های یک زن با پوشش محلی و رقص زنان 
لُر زبان را در خود دارد. لباس عروسک‌ها اکثراً از محیط اطراف بازیافت 
می‌شدند، زمانی که هر خانواده در طبیعت محلی برای انباشت پارچه‌های 
می‌ریختند،  دور  را  لباس خود  دم‌قیچی‌های  زنان  وقتی  داشت،  دورریز 
دختربچه‌ها برای بَویگ‌های خود شروع به جمع‌آوری اضافه پارچه‌های 
دورریز می‌کردند‌. یکی از مشخصه‌های قابل‌توجه در این لباس‌ها ریتم و 
رنگ شاد لباس‌ها است. شیوۀ لباس پوشیدن، لباس‌های رنگارنگ، شاد 
و حالت رقصان عروسک لیلی، نشانه‌ای از دختر جوان لُر با پوشش لباس 

سنتی، بازگوکنندۀ مراسم‌های شاد و عروسی در قوم لُر است.
امروزه عروسک چوبی چلیپاگونۀ متحرک و مفصل‌بندی شدۀ لیلی 
)بویگ( که یکی از عروسک‌های دست‌ساز سنتی برای بازی کودکان قوم 
لُر بوده و کاملًا تحت تأثیر آداب، رسوم و فرهنگ این قوم شکل‌گرفته، 
نقش آن به‌کلی در بازی کودکان از بین رفته است و در حال حاضر بچه‌ها 
دیگر لیلی‌بازی نمی‌کنند؛ بنابراین با توجه به این‌که عروسک بَویگ، هنر 
دست زنان و نیز هنر سنتی قوم لُر بوده و بر اثر تداعی و پیوستگی یک 
سنت و احتمالاً در آیینی به طول تاریخ این قوم به وجود آمده است، احیا و 
بازآفرینی بَویگ و بَویگ‌بازی متناسب با محیطی که تا چند دهه گذشته 
وجود داشته است امکان‌پذیر نیست، زیرا این عروسک همراه با بازی 
مرتبط با آن یعنی لیلی‌بازی، در شرایط جغرافیایی کاملًا بومی و با کمترین 
امکانات به‌صورت خلاقانه‌ای ساخته شده بود؛ اما ضرورت به نگارش 
متن حاضر به‌عنوان بررسی این عروسک و یکی از راه‌های بازآفرینی آن 
به‌عنوان یک دست ساختة بومی- تاریخی شد. منشأ ساخت عروسک لیلی 
از محیطی است که به همان ارجاع می‌دهد. هم ازآن‌رو که نمادی از الگوی 
اصلی خود )زن لر( هستند، مفاهیمی در خود دارند و پیوند میان این دو 
)عروسک و زن( را بیان می‌کنند. تفاوت‌های موجود میان عروسک‌ها، 
منطقی ایجاد می‌کند تا به‌واسطه آن‌هم محیطی که امکان این تفاوت‌ها را 
فراهم کرده و هم سازنده‌ها که با اندکی شخصی‌سازی به‌صورت بداهه، 
ایجاد تفاوت کرده‌اند، نگریسته شود. تفاوت‌ها، البته راهی به شباهت‌های 
بدیهی میان این عروسک‌ها است بنابراین علاوه بر پرداختن به معنای 
ظاهری، باید دنبال رمزگشایی از این عروسک‌ها نیز بود و این ریشه در 

آداب، رسوم و نحوة زیست سازنده‌های این عروسک‌ها دارد.
عروسک در ارتباطی فراتر از تعاریف متداول یک شیء قرار می‌گیرد 
به کسی که عروسک بَویگ را به حرکت و رقص درمی‌آورد، »خاله 
به  بلند کرده و  یعنی زنی که عروسک را  بیگ )بویگ( راست‌کن« 

فریبا گرجیان و همکار



71
تحلیل زیبایی شناسانه‌ی عروسک‌های بومی بَویگ متحرک در مناطق لُرنشین 

ایران

حرکت درمی‌آورد، گفته می‌شود. »خاله بیگ راست کن« دو معنی را 
متبادر می‌کند، یکی زنی که باعث به وجود آمدن عروسک می‌شود و 
دیگر زنی که در دستانش عروسکی که به‌خودی‌خود هیچ‌گونه حرکتی 
ندارد را به حرکت درمی‌آورد؛ بنابراین علاوه بر وجه بازی و آیینی آن، 
این عروسک را می‌توان عروسکی نمایشی هم دانست و »خاله بیگ راست 

کن« را به اصطلاح امروزی می‌توان »عروسک‌گردان« نامید.
حسین حسین زاده‌راهدار10 وجه ‌تسمیه لیلی را بی‌ربط به لیلی یار 
مجنون می‌داند، از نظر ایشان، لیلی گونه‌ای از تلفظ »لالی« و »لالی« به 
معنی عروسکی است که از خود سخن و حرکتی ندارد و توسط شخصی 
به حرکت درمی‌آید و »لی‌لی بازی« یا »لیلی بازی« را نیز همان »لالی بهی 
بازی« یا عروسک بازی می‌داند. دلیلی دیگر برای نام لالی این است که لالی 
به لری بختیاری علاوه بر معنی عروسک؛ لالهی و دشت لاله معنی می‌دهد، 
این‌طور به نظر می‌رسد که این بازی )لال بهی بازی( چون در دشت و صحرا 
انجام می‌شده است؛ لالی و گاهی نزد زن‌های مسن لالهی )لاله هی یا لاله‌ای( 
بازی نام می‌گیرد. در گفت‌وگو با اردشیر صالح پور بختیاری‌ها به عروسک 
لیلی، بازبازک نیز می‌گویند. نیز لالی را عروسک معنی می‌کند و به اشعار، 
توصیفات و ادبیاتی که پیرامون عروس و داماد در بین لرهای چهارمحال 
بختیاری خوانده می‌شود نیز »دُوالالی« یا »دوما لیلی« گفته می‌شود. »دُوا« 
به معنی داماد است و »لالی« به معنی عروسک است. لال به معنی گنگ 
است و به »عروسک« لالهی، لالی و لال بهیگ می‌گویند. در بین بختیاری‌ها 
»لال‌بازی« یا »لال بهی بازی« به همین نام شناخته ‌شده است. یعقوب غفاری 
نیز بر اساس تحقیقاتی که انجام داده، لیلی را عروس و عروسک معنی 
می‌کند. آمن خادمی، سازنده عروسک لیلی از نورآباد ممسنی نیز طبق 
تحقیقی که انجام داده و نظر نورعلی برومند نیز به این نتیجه رسیده‌اند 
که لیلی کلمه‌ای لری اصیل است و ارتباطی با لیلی عربی ندارد. یک دلیل 
قانع‌کننده، اینکه در یک متن کهن نامه‌ای لری منسوب به.قرن یازدهم به 
گویش ممسنی و کهگیلویه و بویر احمد وجود دارد که این کلمه به‌صورت 
کهن »لول« به معنای همسر آمده است و در لری فیلی، لیلی به معنای نامزد 
و عروس است. بهناز پویان، سازنده و احیاکنندۀ عروسک بی از دزفول 
از زبان مادربزرگ‌ها بیان می‌کند که وقتی دختربچه‌ها مشغول بازی با 
عروسک‌هایشان بودند، مادربزرگ‌ها می‌گفتند که آن ها لاله بی یَّک یا 

لالی بی یک بازی می‌کنند.
اردشیر صالح‏پور بیان می‌کند؛ سخنی به‌گزاف نیست اگر عروسک 
»لیلی« را نه‌فقط بازیچه‌ی دختران قوم »لر« که لعبت‌بازی نوباوگان قوم 
بزرگ »پارس« بدانیم، چراکه این عروسک دست‌ساز بومی چنان در پهنه 
و جغرافیای زاگرس حضوری همه‌جانبه و اجتناب‌ناپذیر دارد که می‌توان 
آن را نمادی مشترک از این تمدن کهن قلمداد کنیم. لیلی در همه دشت 
و دَمن زاگرس هست، چه با نام »لیلی« چه با »بازبازک« و چه »لال 
بیگ« و چه »بازنده و بی بازَنَک« و نام‌هایی به همین اشتراک، هرچند 
برحسب شواهد و قرائن و دیرینگی و پیشینگی می‌توان آن را »بیگ« 
یا »بَویگ« به مفهوم »عروس« که از واژه‌ی کهن »بوک« و »بویگ« و 
»بوکان« به معنای عروس نامید؛ و نیز »لال« و »لاله« و »لالی« شهری در 
بختیاری به مفهوم »گل« و »گل سرخ« که نماد معشوق و عروس است 
و هنوز نیز لُر عاشقان زاگرس معشوق را به کنایت و استعارت در عین 
زیبایی »گل« خطاب می‌کنند؛ و نیز »دواللی‌ها« که منظومه‌های عاشقانه در 

وصف کمالات داماد و زیبایی‌های عروس است که در عروسی‌ها خوانده 
می‌شود و شاید همین واژه »لال« از آن سرچشمه بگیرد. هرچند اخیراً 
دیده‌ شده است که »لال« به مفهوم خرده پارچه‌های رخت عروس که از 
آن عروسک پارچه‌ای می‌سازند، نیز به‌کاررفته است. همه‌ی این‌ها با لال 
بیگ قرابت و خویشاوندی دارد؛ اما سادگی شکل و شمای این عروسک و 
ساختار اسطوره‌ای آن به.قرابت چلیپا و کاربرد »نی خیزران« و دستمال‌های 
رنگین و رقص و »باز« که به معنی عروس و »رقص« شبه خود دست‌افشانی 
است و گشودن »بغل« و »کیش سینه« برای فراخواندن و دست افشاندن و 
»بازی« به معنی نمایش، »عروسک بازی«، »چوب بازی« و »رقص« است 

)گرجیان، 1398، 16(.
با  بویگ«  یا  »لیلی‌دستی  عروسک  می‌کند؛  بیان  عظیم پور  پوپک 
تشابهات بسیار و گاه تفاوت‌هایی اندک که متعلق به نگرش‌های قومی 
است، با »بازبازک« یکی از عروسک‌های دست‌ساز ایل بختیاری و نیز 
»بازنده« از عروسک‌های مسجدسلیمان و دهستان سوسن، بی بازَنَک از 
خوزستان، بیگ برقصو منطقه گاوبندی هرمزگان، بی برازجان بوشهر، 
قولا گلین )گَلنِ( قشقایی قابل‌مقایسه است. همان‌طور که پیش‌تر هم اشاره 
شد، تنوع زبانی و حتی لهجه باعث نامیدار شدن عروسک بازیچه‌های اقوام 
ایرانی به نام‌هایی چون گلین )در زبان آذری به معنی عروسک(، قورجوق 
)به زبان ترکمنی(، دهتولوک یا دختولوک )به معنی دختر کوچک در 
جزیره.قشم( و بسیاری از نام‌های زیبای دیگر شده است که با دستان مهربان 
مادربزرگان و مادران ایرانی برای فرزندان ایران‌زمین ساخته می‌شده است. 
عروسک لیلی، هم چنان که از نامش پیداست سمبل زیبایی در نزد ایرانیان 
است، این عروسک سال‌های متمادی توسط اقوام لرزبان در سراسر ایران 

ساخته می‌شده است )گرجیان، 1398، 12(.
ساختار عروسک بَویگ - لیلی

 کاربرد صلیب )چلیپا( به سال‌هایی دور در ایران و جهان برمی‌گردد. 
صلیب یا دار که رومیان با آن آدمیان را می‌آویختند، همانند انسانی است 
که ایستاده و دست‌ها را گشوده )بختور تاش،1380، 12-13(. نقش چلیپا بر 
روی اندام انسان و دام‌ها، بر روی سنگ گورها، جنگ‌افزارها، کمربندها، 
زیور و سنجاق‌ها، چرخ‌های نخ‌ریسی، دسته شمشیرها، رخت‌ها، آبخوری‌ها، 
تبنگوهای گلین، بر خمره‌ها، سر در خانه‌ها و در اتاق‌ها و دیگر چیزها 
نهاده می‌شده است. آریایی‌های اولیه آن را جلوی خانه‌های خود بر روی 
زمین نقش می‌کردند و در هنگام نیایش چلیپا را روبروی هم می‌نهادند. در 
برهان قاطع زیر نام چلیپا هر خط منحنی را نیز گفته‌اند و کنایه از زلف 

معشوق هم هست )بختورتاش، 1386، ۱۸-۱۶(.
گر چلیپای سر زلف زهم بگشاید

بس مسلمان که شود کشته کافر کیش                      )حافظ(
نیروهای آسمانی و مینوی، چلیپا روشنگر خوشبختی،  از دیدگاه   
آشتی، نیروی زندگی‌بخش و درمان‌کننده، سپاس از خدایان و درخواست 
پشتیبانی و آمرزش از آنان به شمار می‌آمده است. نماد چلیپا نخستین بار 
در سرزمین خوزستان یافت شده و زمان آن نیز به پنج هزار سال پیش از 
میلاد می‌رسد و آشکار می‌سازد که ریشه‌ای کهن در ایران‌زمین دارد و 
بسیار ژرف در تاروپود اندیشه و باورهای مردم راه‌یافته است. چوب‌هایی 
که چلیپا گونه روی ‌هم نهاده می‌شد و سپس با به کار بردن ریسمان آن 



72
نشریه هنرهای زیبا :  هنرهای تجسمی   دوره 30، شماره  4، زمستان 1404

را رساتر کردند. نمونه‌های آن را هنوز نزد چینی‌بندزن‌های دوره‌گرد یا 
درودگران دهکده‌های دورافتاده که با حرکت دست‌ کار می‌کند، در 
گوشه‌کنار کشور می‌توان دید )بختورتاش، 1386، 25-۳۰(.11 چلیپا از 
دیرباز اهمیت ویژه‌ای در هنر و معماری ایران داشته است. پیشینه این الگو 
در سفالینه‌های‏های ایران، به.قدمت دوران نوسنگی است. یکی از جلوه‌های 
چلیپا در تزیینات بناها بوده است، چراکه این نقش، در دوره‌‌های مختلف 
تاریخی ایران، جایگاه آیینی و معنایی خاص خود را داشته و نمود این 
اعتقادات بر درودیوار و سقف بناهای مختلف هویدا و در دوره هخامنشی، 
در نقش رستم، این الگو با وضوح تمام در کوه رحمت )تصویر 3(، نقش بسته 

است )محسنی و باستان‏فرد، 1399، 1(.
 تصویر 3.  دخمه داو و دختر، رستم- ممسنی، عکس از رضا محمدی، نقش رستم، کوه 

رحمت، نقش چلیپا

در ساختاری مفصلی، متحرک و رقصان، نی با شکلی از صلیب )دار( 
که در زبان لری »دار« کنایه از هیکل، شکل )ریخت( و قد انسان است، با 
هم‌نشینی، شکل نمادینی از یک زن به نام عروسک لیلی را به وجود آورده 
است. آن ها نی را از اصل خود جدا کردند و هویتی جدید به آن دادند؛ یعنی 
ساختار چوبی بَویگ را از نی ساختند و به آن هستی بخشیدند. دراین‌باره 
شاهد رویکردی متناقض‌‌‌‌‌‌‌‌‌‌‌‌‌نما هستیم، نی اگرچه همیشه از هجران خود 
شکایت می‌کند، ولی این بار در هستی تازه از خود به شکل عروسکی شاد و 
دستمال به دست تغییر شکل یافته است. او فنا نمی‌شود، بلکه شکل تازه‌ای از 
هستی را به خود می‌گیرد. ساختار عروسک لیلی از نی و چوب‌های دورریز 
ساخته شده و طراحی متقاطع آن باعث مفصل‌بندی در ساختار عروسک 
می‌شود. نی از وسط نصف و توخالی شده در نهایت با ایجاد سوراخ‌هایی 
توسط نخ محکم بسته می‌شود. زن‌ها عروسکی شبیه خودشان می‌سازند و 

به آن جان می‌بخشند. مولانا از صدای نی شگفت‌زده می‌شود و خلاقیت 
الهی را آشکار می‌کند که نی را به‌صورت توخالی انسانی درمی‌آورد )مقدم 
متقی، 1395، 54(. نی پس از فراق و جدایی از نیستان، به یک عروسک 
رقصنده شاد که با نی توخالی ساخته شده تغییر شکل داده و به‌جای ناپدید 

شدن دگرگون می‌شود.
 ساختار چوبی عروسک بَویگ در تمامی مناطق لُرنشین ایران یکسان 
و چلیپاگونه است. برای ساخت عروسک‌های بَویگ یک عدد چوب 
به‌صورت عمود که اندازۀ آن بین ۳۰ تا ۶۰ سانتی‏متر است را انتخاب و روی 
یک‌سوم بالای چوب سوراخی ایجاد می‌کنیم، این سوراخ توسط یک شیءِ 
داغ فلزی ایجاد می‌شود. عروسک لیلی از نی خیزران و چوب‌های دورریز 
به این صورت که این نی را از وسط دو نیم کرده ساخته می‌شود. استفاده 
از چوب نی باعث می‌شود که دست‌های عروسک راحت‌تر و سریع‌تر به 

حرکت و رقص درآید )تصویر 4(.
 تصویر 4 . آنالیز ساختار چوبی عروسک لیلی

فریبا گرجیان و همکار



73
تحلیل زیبایی شناسانه‌ی عروسک‌های بومی بَویگ متحرک در مناطق لُرنشین 

ایران

 سطح داخلی نی زیرین به سطح بیرونی نی عمود وصل می‌شود و چوب 
یا نی دیگر روی آن قرار می‌گیرد و سطح داخلی نی بیرونی به سوراخی 
در وسط نی‌ که به‌صورت عمود است با ریسمانی به هم متصل می‌شوند. 
نقاط اتصال چوب‌ها تنها از طریق سوراخ وسط عروسک، یعنی محل 
تلاقی چوب افقی و عمودی حاصل می‌شود و با بستن چوب رویی به بدنۀ 
عروسک و گره زدن آن به چوب زیرین عروسک، ساختار عروسک 
محکم می‌شود، در آخر دست‌های عروسک به سوراخ‌های چوب رویی و 

زیرین عروسک وصل می‌شود )تصویر 5(.
تصویر 5.  آنالیز ساختار چلیپایی عروسک لیلی

 روی هرکدام از دست‌های عروسک دو عدد سوراخ وجود دارد، 
سوراخ بالایی برای تکان دادن دست‌های عروسک و رقص دستمال‌بازی و 
سوراخ پائینی برای اتصال دست عروسک به بدنۀ آن است. نحوه اتصال 
دست‌های عروسک به این صورت است که برای دست‌های عروسک، 
چوب نی نازک‌تری نسبت به بدنه انتخاب می‌شود. این نی حدوداً چند 
سانتیمتر از چوب نی‌ای که به‌صورت افقی به چوب عمود وصل می‌شود، 
بزرگ‌تر است. نی را از وسط دونیم می‌‌کنند تا سطح داخلی آن مشخص 
باشد. روی بالاترین نقطه از نی، دو عدد سوراخ ایجاد کرده و سطح داخلی 
نی زیرین را که به‌صورت افقی بسته ‌شده است، به سوراخ پایینی دست 
عروسک و سوراخ چوب رویی که به‌صورت افقی به چوب عمود وصل 
شده است، گره می‌زنند. این کار برای دست دیگر عروسک نیز تکرار 
بسته  نازک  ریسمانی  با  عروسک  دست  بالایی  سوراخ  بعد  می‌شود، 
می‌شود و ریسمان به سوراخ رویی دست دیگر عروسک وصل می‌شود 
تا با کشیدن ریسمان، دست‌های عروسک هم‌زمان شروع به حرکت 
کند. سوراخ‌های تعبیه‌شده در ساختار عروسک جمعاً یازده عدد است 
که با وصل کردن همۀ آن ها به چوب عمودی، ساختار عروسک کامل 

می‌شود.
 نخ حرکت دهنده که بلندای آن تا کمرگاه عروسک می‌رسد، به 
شکل قوسی در زیر پیراهن بلند آویزان شده و بازی دهنده با حرکت و 
در دست گرفتن آن به‌تناسب می‌تواند، حالت رقص را به عروسک منتقل 
نماید و گاه دست‌ها را که در انتهای هرکدام از آن دستمال کوچک رنگی 
تعبیه شده است، به بالا و پائین بکشاند و این درست در حالی است که 
عروسک‌گردان با دست دیگر خود می‌بایست چوب پایه را در دست 
گرفته و عروسک را به حالت عمودی نگاه داشته و حرکات نمایشی 
را به او منتقل کند )صالح پور، 1389، 22-59(. شکل کامل شده ساختار 
عروسک لیلی یادآور صلیبی رقصان است که ریتم رقص سه پای زنان لُر 

را تداعی می‌کند )تصویر 6(.

تصویر 6.  ساختار چوبی و تعداد نی‌های استفاده‌شده در ساخت عروسک لیلی

سیر تحول فرم موها و چهره عروسک بَویگ
بعد از آماده شدن ساختار چوبی عروسک لیلی، سر عروسک را که 
با تکه پارچۀ سفیدی که در میان آن سنگ کوچک گرد صافی نهاده‌اند، 
به ساختار چوبی عروسک متصل می‌کنند. گاه به‌جای این سنگ گرد از 
اشیاءِ گرد دیگر یا تکه پارچه‌هایی که به‌صورت گرد و دوّار در اندازه‌های 
مختلف درست ‌شده‌اند یا از اشیائی مانند درِ شیشه‏های دورریز و نعلبکی 
استفاده می‌شود )تصویر 7(، پس‌ازاین کار بر روی پارچۀ سفید، طرح صورت 
نقش می‌زنند، این کار با مداد، خودکار، کاموا و نخ یا هر چیزی که بتوان 
با آن پارچه را نقش زد انجام می‌شود )عظیم‏پور،1389، 555(. فرم موها 
و چهره عروسک‌ها، ریشه در فرهنگی دارد که در آن شکل گرفته 
است. با نقاشی‏نکردن چهره عروسک‌ها، آن ها به‌صورت نمادین صورت 
تمامی زنان را در خود دارند. طبق آنچه در دست بافته و دست‌سازه‏ها 
قابل مشاهده است به‌یقین سازنده‌ها قادر به ترسیم نقوش حیوانی، گیاهی، 
جانوری و انسانی هستند. ولی اینکه صورت عروسک‌ها در ابتدا بدون هیچ 
نقشی ساخته شده یکی از نشانه‌های زیبایی‌شناسانه بسیار مهم در تمامی 

عروسک‌های بومی ایران و سراسر دنیا است.
تصویر 7. نمونه‌ای از سرهای عروسک لیلی



74
نشریه هنرهای زیبا :  هنرهای تجسمی   دوره 30، شماره  4، زمستان 1404

صورت عروسک بَویگ در ابتدا مانند دیگر عرسک‌های بومی با پارچه 
سفید بدون هیچ نقشی کار می‌شد، کم‌کم صورت‌ها به‌وسیله خودکار، زغال 
و نخ نقاشی شدند. زنان در طول سال‌های متمادی در ابتدا این عروسک‌ها 
را برای کودکان به‌صورت بی‌چهره می‌ساختند. فرم صورت، مو و لباس این 
عروسک‌ها احساسات سازندگان را آشکار می‌کند، اما در طی زمان کم‌کم 
صورت لیلی‌ها از حالت سفید و بی نقش به طرح و شکل‌هایی از صورت 
با خطوط ساده به‌وسیله پارچه تغییر شکل پیدا کردند. در ابتدا زنان از 
پارچه‌هایی رنگی برای صورت سفید و بی نقش لیلی برای نقش دار کردن 
آن به‌جای طراحی با مداد، خودکار، زغال و ابزار طراحی استفاده کردند. با 
انتخاب پارچه‌های گل‌دار و گاهی ترکیب‌بندی‌های هندسی به‌جای نقاشی، 
صورت‌ها شکلی انتزاعی پیدا ‌کردند )تصویر 8(. انتخاب پارچه‌های گل‌دار 
به‌جای نقاشی صورت، ریشه در علاقه سازنده‌ها به طبیعت دارد و صورت 
لیلی با پارچه گل‌دار که خود انتزاعی از طبیعت است را می‌توان نمادی از 
زیبایی و زنانگی زن و عروس دانست، همان‌گونه که در بین لُرزبانان زن به 

گل تشبیه شده است؛
خوم بُرم حونه ی گُلم دستم پتیه

دستمال منِه دستم امانتیه
می‌خواهم به خانه گلم، معشوقم بروم ولی دستم تهی از سوغات است

و دستمال‌های خالی میان دست‌هایم مایه‌ی شرمساری من است. )نقل از؛ 
اردشیر صالح‌پور(.

yy)صورت‌های بدون نقاشی )سفید
yyپارچه‌های خط‌دار، هندسی و گل‌دار، چلیپاگونه
yy)نخ یا کاموا برای نقاشی صورت )به‌صورت محدود
yy)زغال، مداد و خودکار برای نقاشی صورت )به وفور
yyماژیک و رنگ برای نقاشی صورت
yy سرها و صورت‌های پلاستیکی برای لیلی‌ها )آغاز ترویج غلط و

فراموشی به شیوة صحیح آن(.
تصویر 8. نمونه‌ای از صورت‌های عروسک لیلی

موی عروسک بَویگ- لیلی )چَرْت یا زلف(
موی عروسک بَویگ نیز مانند موی زنان لُر به‌صورت آن ها زلف 
می‌شود. عامل زیبایی و چشم‌نوازی زلف علاوه بر ذات و ماهیت زلف 
معمولاً به اشکال و حرکات زلف به‌ویژه در برابر رخ و آشفتگی و پریشانی، 
درازی، صافی و پیچ‌وخم‌های آن، آراسته بودن به زیورها و گوهرها و 
سیاهی آن در کنار سفیدی و روشنی رخ بازمی‌گردد‌ )قلی زاده، 1383، 
171-150(. طراحی و فرم موها ثبات و پایداری شکل بومی آن را نشان 
می‌دهد که بیانگر شیوه زیبایی شناسانۀ فرم موهای زنان این جغرافیا است. 
سازندگان این عروسک‌ها، بَویگ‏هایی را طراحی کردند که آینه زن 
لُر بود و اغلب نام آن ها را هنگام بازی به عروسک‌ها می‌دادند. سپس، 
صورت عروسک را که بیشتر با خودکار و در مواردی با نخ یا کاموا 
نقاشی می‌شده است را با بندی گره می‌زدند و به چوب بدنة عروسک 
می‌دوختند و از پشم گوسفند، موی بز، پنبه و موهای سرزنان و مادران برای 
موهای عروسک‌ها‌ استفاده می‌کردند. موی زنان در مدل موی عروسک‌ها 
پیوندهای عاطفی را تقویت می‌کند با لچک که دستمالی مثلثی شکل از دو 
تکه پارچه تشکیل شده و گاهی با مهره یا سکه تزئین شده باشد، همچنین 
یک نوار چارقد را محکم می‌کند و از ثبات روسری اطمینان می‌دهد. البته.

قبل از بستن روسری، کلاهی دوخته ‌شده از مخمل با لبه‌ای منجوق‌دوزی 
شده با طرح خورشید که به لبة پایین آن تعدادی اشرافی دوخته ‌شده است را 
بر سر عروس می‌گذارند، اشرفی‌ها که نماد خورشید است بر پیشانی عروس 
آویزان می‌شوند و موهای دو طرف صورت و پیشانی او را به‌صورت چَرتی 
قیچی می‌کنند و با دو سنجاق مو تزئین شده با منجوق، چَرت دو طرف 

صورت را نظم می‌دهند.
yyقیچی کردن موهای زنان، دوختن و زلف کردن آن به‌صورت لیلی
yy استفاده از پشم گوسفند، موی بز برای لیلی‌ها زلف و پهل‏کردن آن

به‌صورت لیلی
yyاستفاده از گمبول12 برای تزئینات موی لیلی
yyاستفاده از پارچه مشکی برای نشان دادن سیاهی مو
yyاستفاده از ماژیک برای کشیدن موی لیلی

تصویر 9. فرم چلیپا گونه صورت‌های عروسک بی بازنه یا بازنده )مسجدسلیمان( و 
بَویی بچه خو، گاوبندی فارس، مجموعه شخصی

تصاویر 10. صورت عروسک لیلی و نحوه زلف کردن موهای لیلی به‌صورت، نحوه 
زلف کردن موهای زن لُر به‌صورت

فریبا گرجیان و همکار



75
تحلیل زیبایی شناسانه‌ی عروسک‌های بومی بَویگ متحرک در مناطق لُرنشین 

ایران

در ادامه چند نمونه از عروسک‌های بَویگ- لیلی‌های مفصل‌بندی و 
متحرک دهه سی تا پنجاه مورد بحث مشاهده می‌شوند. عروسک بَویگ- 
لیلی در بین همه اقوام لُرزبان در فارس، لرستان، ایلام، خوزستان، لارستان، 
لامرد، فراش بند، گِراش، نورآباد ممسنی، رستم، کازرون، اوَِز، خُنج، یاسوج، 
سی سخت، بهمئی، گچساران، باشت، دهدشت و سوق وجود داشته و از 
ساختاریکسان ولی نام‌هایی متفاوت برخوردار است. این نام‌ها بیشتر از نام 
زنان لُر و یا پیشوندهایی که برای اسم زنان این قوم انتخاب می‌شده، مانند 
بی )مخفف بی‌بی( به معنی زن، مشتق شده است. عروسک بئی، بهیگ، 
بویگ، بیگ، بی بازَنَک یا بی بازَنه و لال بئیگ یا لال بهیگ همگی ریشه 
در نام زنان لُر دارند. این در حالی است که لیلی، عروسک رقصان، مفصلی 
و متحرک در بین لرهای ممسنی و رستم در استان فارس و کهگیلویه و 
بویراحمد بیشتر از دیگر اقوام لُر نشین نامی شناخته‌شده است، اگرچه در 
این دو جغرافیا از قوم لُر به لیلی؛ بویگ، بیگ، لیلی دستی و لیلی دودستی 

نیز گفته می‌شود.
تصویر ۱1. ساختار چوبی عروسک لیلی )عکس از نگارنده، ساختار چوبی عروسک 

بازبازک  )مستند بازبازک(

تصویر 12. ساختار چوبی عروسک لیلی. کهگیلویه و بویراحمد. ارسالی از سیده کلثوم 
صداقتی‏نیا

تصویر 13. ساختار عروسک بازبارک لیلی. منبع:  کتاب بازبازک ایل بختیاری، اردشیر 
صالح‏پور عروسک لیلی، گلابتون نیکنام )از سازنده‌های دهه ۳۰( سازنده: نزاکت کیایی 

عروسک لیلی ممسنی- رستم

عروسک بَویگ )لیلی( نامی شناخته شده در بین لرهای نورآباد ممسنی- 
رستم، کهگیلویه و بویراحمد، بوشهر، بخش‌هایی از کازرون و دیگر نقاط 
استان فارس و شامل نام‌هایی مانند »بازبازک«، »بازَنه«، »بئی بازَنک« و یا 
»بازنِدَک« در چهارمحال و بختیاری و خوزستان است )تصویر 17-14(. 
تمامی این عروسک‌ها ساختاری چلیپاگونه، مفصلی با دست‌های متحرک و 
رقصنده دارند. ساخت این عروسک با چند تکه چوب نی یا چوب درخت 
که به‌صورت صلیب به هم بسته می‌شوند، آغاز می‌شود. سپس سر عروسک 
را که با تکه پارچه سفیدی که گاهی در میان آن سنگ کوچک گرد 
صافی نهاده‌اند به این صلیب وصل می‌کنند. برای لباس عروسک نیز از طرح 
بسیار سادة لباس‌های محلی بهره می‌برند، همیشه در این شرایط است که 
پارچه‌های کوچک و بزرگ به کار می‌آیند. در پایان تکه نخی را به 
دستان عروسک وصل می‌کنند‌ که از پایین لباس عروسک قابل کشیدن 
است به‌طوری‌که با هر بار کشیدن دستان عروسک که دوتکه پارچه در 
دست دارد، کمی پایین می‌آید و با رهاکردن آن به‌جای خود بازمی‌گردد. 
تکرار این حرکت یا رقصاندن لیلی ایجاد بازی، رقص و شادی می‌کند 
)عظیم‌پور، 1389، 544(. عروسک بازنِده یا بازَنده یا بی بازَنَک همان 
عروسک بازبازک یا لیلی باز باز است. بازنده، عروسکی رقصنده که از 
خود بازی و رقص درمی‌آورد. بی بازَنَک عروسک متحرک و مفصل‌بندی 
شده گونه‌ای از عروسک بَویگ است که در مناطقی مانند ایلام، لرستان 
و خوزستان ساخته می‌شود. لباس این عروسک‌ها دارای پولک یا سکه که 
آینه‌ای از لباس‌های گلدوزی شده زنان در این منطقه است. یکپارچگی 
ساختاری عروسک‌ها با تغییراتی در نوع لباس در جنبه‌های زیبایی‌شناختی 
هم چنان ادامه دارد. ساخت عروسک بازنده شامل پنج جزء چوبی تخت 
است که یک هسته مرکزی به‌عنوان پایه کار می‌کند. مکانیزمی برای 
از طریق سوراخ‌های  است که دست‌ها  تعبیه شده  بازوها  مفصل‌بندی 
تعیین‌شده چسبانده می‌شوند. پس از ساخت اجزای صورت، چشم و دهان با 
پارچه و نخ گلدوزی شده و سپس از لباس‌های از پیش دوخته شده استفاده 
می‌شود. به دلیل پیچیدگی این لباس‌ها، بیشتر توسط افراد مسن جامعه انجام 

می‌شود )عظیم پور، 1389، 555(.
تصویر 14. بازبازکِ ایل بختیاری، آرشیو افسانه احسانی بیگ برقصو )بندباز(، سلطانی، 
گتوند. لیلی کازرون. محل نگهداری: موزه فرهنگ مردم، مرکز پژوهش و سنجش افکر 

صداوسیما )خانه استاد انجوی شیرازی(، تهران

عروسک بی‌بازَنَک نیز مانند عروسک بَویگ ساختاری چلیپاگونه، 
»عروسک«  اصطلاح   .)16 )تصویر  دارد  متحرک  و  شده  مفصل‌بندی 
مترادف با »بئی بازَنَک« در گویش لری؛ »بئی« به معنای عروس و »بازَنَک« 
با فعالیت‌های بازی مرتبط است. »بئی بازَنَک«  به معنای بازیچه که 
نشان‌دهنده عروس رقصنده و نماد یک اسباب‌بازی محبوب برای دختران لُر



76
نشریه هنرهای زیبا :  هنرهای تجسمی   دوره 30، شماره  4، زمستان 1404

تصویر 15. عروسک بی بازنک خوزستان، بی بازنه دهستان سوسن. موزه فرهنگ 
مردم تهران. ارسالی از مهسا نشاطی‏زاده

بوده که نماد عروس و رقص است. طراحی ساده آن شامل دو قسمت چوبی 
است که به‌صورت متقاطع به هم وصل شده با لباس‌هایی که منعکس‌کننده 
لباس زنان لُر است. مو و صورت عروسک‌ها با استفاده از پنبه، پارچه و 
موی بز، خودکار، نخ و موادی مانند در شیشه مربا و قوطی نوشابه ساخته 
می‌شود. در لرستان کودکان با این عروسک به‌عنوان آمادگی برای زندگی 
آینده ارتباط برقرار می‌کنند. لیلی دستمال به دست، در برازجان بوشهر و 
دیگر نواحی لُرنشین بوشهر ساخته شده و به‌ویژه در میان دختران روستاهای 
نزدیک شهرستان دیلم رایج است. ساختار این عروسک همانند عروسک 
بَویگ متحرک و ساخته شده از نی، صورت آن ها از پارچه و بشقاب 
مدور ساخته شده‌اند )عظیم پور، 1389، 556(. از نظر ساختار، ظاهر، لباس 
و ساختار چلیپایی، عروسک لیلی و بیگک‏های بوشهر کاملًا شبیه یکدیگر 
هستند که نشان‌دهنده ویژگی‌های مشترک جغرافیایی و فرهنگی است. لیلی 
دستمال به دست همان عروسک لیلی یا بَویگ است که عمدتاً در نواحی 
جنوبی به‌ویژه مناطق لُرنشین مانند برازجان )بوشهر( و دشتستان ساخته 

می‌شدند )تصویر 18(.
)بازنده(  بازنه  بی  لرستان. سازنده: خانم ظهرابی،  بازنه،  بئی  عروسک  تصویر 16. 

مسجدسلیمان،  مجموعه شخصی

ساختار چوبی »عروسک بَویی بَچخو، بئونَه دستی یا بیگ برقصو منطقة 
پارسیان )گاوبندی(«، کاملًا شبیه عروسک بَویگ است. »بَویی بَچخو« به 
عروس چرخان، رقصنده و متحرک ترجمه می‌شود. کشیدن نخ متصل به  

تصویر 17. عروسک بیگ بهرام‌آباد برازجان، عروسک بیگ برازجان دشتی، 
موزه فرهنگ و مردم، تهران

تصویر 18. بویی بچخو منطقة گاوبندی )مجموعه شخصی(، بویی بچخو گاوبندی 
)پارسیان(، موزه عروسک‌های ملل، تهران

دستان عروسک باعث حرکت می‌شود. بَویی با بی وی که از بی به معنی زن 
و بَویگ به معنی عروس گرفته شده است. بَچخو = بچه + خو؛ خو یک 
اصطلاح لری به معنای خواستن است. »بویی بچه خو« به عروسک دلخواه 
کودک اشاره می‌کند‌ و برای تزیین چهرۀ عروسک گاوبندی از پارچه‌های 
آستردار و نخ استفاده می‌شود )تصویر 19(. این عروسک نیز برای مراسم 
حنابندان عروس ساخته و به‌عنوان هدیه به عروس تقدیم می‌شده است. 
برای صورت عروسک بویی بچخو به‌جای نقاشی از پارچه‌های سفید با 
طرح‌های راه‌راه و نقش چلیپا استفاده می‌شد که نماد زنی برقع بر صورت 
جنوبی است. سر عروسکَ بویی‌بچخو در نزدیکی یقه پیراهن محکم شده 
است، با گردن کوتاه شده تا چوب بالای سر عروسک کشیده شود و بر 
زنانگی و پوشش سر تأکید دارد. آستین‌های پیراهن عروسک پارسیان 
مستقیماً دوخته نمی‌شوند، بلکه به‌طور مستقل به هم متصل می‌شوند و برای 
تناسب، شانه‌های پهن عروسک را در خود جای می‌دهند و یک دستمال 
رقص به عروسک متحرک گاوبندی متصل می‌شود تا بر دستان رقصنده 

برجسته شود.
بَویگ بازی )لیلی بازی(

قَلَه‌تو یکی از مکان‌های لیلی‌بازی بچه‌ها است که در جای خود می‌توان 
آن را به‌عنوان هنر زمینی بررسی کرد، به این صورت که دختربچه‌ها 
به  به‌صورت گروهی شروع  و  پسربچه‌ها در روستا جمع می‌شدند  و 
جمع‌آوری سنگ‌ها از محیط اطراف و سنگ چینی کرده، سنگ‌های 
بزرگ و کوچک را به‌صورت دوار، مارپیچی یا تودرتو روی قسمتی از 
زمین که خاک یا مور بود می‌چیدند و در آن لیلی گردانی می‌کردند. در 
لیلی بازی ساختار منسجم و کارکرد اصلی بازی با این عروسک‌ها مشخص 
می‌شود. بچه‌ها بعد از چیدن اسباب خانه، قَلعه و تقسیم‌کارها شروع به 

بازی می‌کردند.

فریبا گرجیان و همکار



77
تحلیل زیبایی شناسانه‌ی عروسک‌های بومی بَویگ متحرک در مناطق لُرنشین 

ایران

تصویر 20.  لیلی بازی )امیریان، فریدون، 1370(

تصویر 21.  لیلی بازی کودکان )غفاری، یعقوب، 1374(

زمان بازی، روزهای آفتابی و ملایم از صبح تا غروب، کنار مال بود. به 
این صورت که بچه‌ها، برای بَویگ‌ها نام‌های مختلفی انتخاب کرده و به 
خیال کودکانۀ خود بین خانواده‌ها خویشاوندی و عروسی برقرار می‌کردند. 
دختران در لیلی بازی سُروها را بازخوانی کرده و با لیلی‌گردانی این مقام‌ها 
را اجرا می‌کردند. آهنگ‌های چوبی یا دستمال‌بازی قوم لُر دارای چند قَهس 
است و با هر قهصی چند ترانه نواخته می‌شود. انواع رقص‌ها، رقص دو پا: 
هنگام حرکت، دو قدم به جلو و یک قدم به عقب، رقص سه پا: برای 
اجرا، سه.قدم به جلو و دو قدم به عقب برمی‌دارند. این ساز و رقص‌ها هر 
یک قهسی خاص دارد. بعضی از آن ها به همراه سرودخوانی، شیره دوما 
)شیر‌داماد( نواخته می‌شود و هنگام رقص همه با مقام و تُن صدای نوای 
ساز، گام برمی‌دارند و دستانشان را حرکت می‌دهند که حالت یک مراسم 
نیایش آرام و منظم شده را دارد. همه به شکل دایره‌ای منظم با لباس‌های 
رنگارنگ و دستمال‌های رنگین آرام و زیبا حرکت می‌کنند و نوازندگان 
یا در وسط دایره می‌نشینند یا در صف آنان همراه با ساز و دهلشان گام 
برمی‌دارند. قهسها، مقومل یا بخش‌ها و مقام‌ها هر یک نامی دارد؛ که نام 
آهنگ و رقص آن ها عبارت است از هفت دستمالی، سه پا، اشتفی منگنا، 
فلک ناز، لیلی و غیره )غفاری،1374، 42-19(. در زیر تصویری از هر دو 

عروسک، یعنی لیلی رقصان )لیلی دستمال به دست( و لیلی خاموش )لال 
بئیگ یا بیگ( در دستان دخترانی که لیلی گردانی می‌کنند، دیده می‌شود.

نتیجه‌گیری
طی پژوهش انجام‌ شده به ابعادی از عروسک لیلی پرداخته شد که 
بیشتر وجه زیبایی‌شناسانۀ آن مورد توجه بود. این عروسک با توجه به 
الگوی اصلی خود، یعنی زن لُر مورد بررسی قرار ‌گرفت، دانستن و درک 
قسمتی از فرهنگ این قوم از ملزومات این تحقیق بود. همه عروسک‌های 
دست‌ساز سنتی که از دل فرهنگ یک منطقه به وجود آمده‌اند، در نحوه 
نیز  لیلی  با سازنده‌های خود دارند. عروسک  پوشش، ارتباطی مستقیم 
متناسب با فرهنگ قوم لُر و با توجه به شیوه زندگی این مردم شکل‌گرفته 
است. تکرار و شنیدن مکرر اسم یک عروسک دست‌ساز سنتی در یک 
منطقه که سینه‌به‌سینه توسط سرسفیدان به نسل‌های دیگر منتقل ‌شده، دالی 

بر پیشینه آن است.
تمام نقاط لُرنشین ایران از جمله؛ نورآباد ممسنی، رستم، کهگیلویه و 
بویراحمد، لرستان، خوزستان، فارس، ایلام، چهارمحال بختیاری و بوشهر، 
اوَِز، پارسیان یا گاوبندی، قسمت‌هایی از سیستان و بلوچستان، اصفهان و 
غیره، عروسک بویگ - لیلی را داشته‌اند. این پژوهش سرآغازی برای 

شناخت جدی‌تر این عروسک شاد، مفصل‌بندی شده و رقصان است.
مشخصات قومی که بیشتر از طریق مشاهدات عینی انجام می‌گیرد‌ 
نه گفته‌ها و شنوده‌هایی تعریف‌شده همراه با تعصب‌هایی بی‌مورد، یقیناً 
پیکره‌ی تحقیق‌های جدی در زمینه عروسک‌های بومی را مهیا می‌کند. 
ارتباط مستقیم عروسک‌های بومی با سازنده‌های اصیل آن ها و به‌طورکلی 
سبب‌ ساخت  آمده‌اند،  به وجود  آن  در  که  و جغرافیایی  فرهنگ  با 
نمونه‌هایی از لیلی‌ها می‌شود که گاهی از لحاظ پوشش، دستمال‌های رقص و 

حتی ریزودرشتی هیکل شبیه به سازنده‌هایشان می‌شوند.
 به‌یقین سهم عمده دختربچه‌ها برای ساخت عروسک‌های بی، بیگ، 
بئی، لال بهیگ، بَوی و بئون لکی را نمی‌توان نادیده گرفت. این عروسک‌ها 
را می‌توان به‌نوعی ساختار ابتدایی عروسک‌های لیلی تلقی کرد. به خاطر 
ساختار ساده و نحوه ساخت آسان آن، تعداد زیادی از این عروسک‌ها توسط 
بچه‌ها برای لیلی بازی ساخته می‌شدند، امید است که در جستاری دیگر به 
آن پرداخته شود. در طی این پژوهش با هم‌نشینی و صحبت با متولدین 
دهه‌های 20- 30- 40- 50 و 60 مناطق لُرنشین دربارۀ عروسک بویگ، 
تقریباًًً همه آن ها یک‌ چیز مشترک دربارۀ این عروسک می‌گفتند‌‌؛ »بَویگ 
یعنی عروس و عروسک و بَویگ‌بازی یعنی عروس‌بازی و عروسک‌بازی«.

شاد  اسباب‌بازی  یک  به‌عنوان  بویگ  عروسک  عرضۀ  و  معرفی 
متناسب با فرهنگ ایرانی نیاز به شناخت درست و قدم‌به‌قدم دارد. بهتر 
است کسانی که در این زمینه فعالیت می‌کنند‌ در ابتدا خود با مطالعه به 
درک و شناختی از پیشینه زیست، پوشش زنان، مراسمات، آیین‌های تیره و 
تبار و منطقه‌ای که این عروسک‌ها در آن شکل‌گرفته‌اند، دست یابند تا بعد 
برای معرفی و شناساندن آن ها به دیگران گامی بردارند. امید است که در 
این زمینه پژوهش‌های مکتوب بیشتری صورت گیرد. تا علاوه بر اینکه این 
عروسک‌های بومی جایگاهی در بین اسباب‌بازی بچه‌ها پیدا کنند، از نظر 

زیبایی‌شناسی نیز موضوع واقع شوند.



78
نشریه هنرهای زیبا :  هنرهای تجسمی   دوره 30، شماره  4، زمستان 1404

پی‌نوشت‌ها
Hippolyte- Adolf- Taine (1828-1893) .1: منتقد و فیلسوف و ادیب و مورخ 
فرانسوی، استاد زیبایی‌شناسی و تاریخ هنر در مدرسه هنرهای زیبا پاریس )بوزار( و 
عضو آکادمی فرانسه. از مهم‌ترین آثار وی می‌توان به مقالاتی در نقد و تاریخ )1855(، 

فلسفه هنر )1865( و کمال مطلوب در هنر )1867( اشاره کرد.
اجتماعی  زندگی  و  هنر  کتاب  فرانسوی،  Charles Lalo (1921) .2: جامعه‌شناس 

معروف‌ترین اثر وی است..
Marcel Mauss (1950-1872) .3: جامعه‌شناس و انسان‌شناس فرانسوی، رساله‌ی 

»مقاله‌ای در باب تحفه« معروف‌ترین اثر وی است. 
4. برای اطلاعات بیشتر در مورد نظریات لالو. نک: باستید، روژه، 1374/1967، 

.67-62
F.de. Saussure (1913-1857) .5: زبان‌شناس سوئیسی.

6. »در نشانه‌های شمایلی رابطه دال و مدلول مبتنی بر تشابه است؛ یعنی دال از برخی 
جهات )شکل ظاهری، صدا، احساس و یا بو( مشابه مدلول است، به عبارتی برخی 

کیفیات مدلول را دارد« )سجودی، فرزان، 1380، 33(.‏
7. »انگیختگی رابطه‌ای طبیعی میان دال و مدلول است و این رابطه در ماهیت آن‌ها، یعنی 
در جوهر یا صورت آن ها نهفته است؛ انگیختگی هرگاه در جوهر آن ها نهفته باشد 
از نوع همانندی است و هرگاه در صورت آن ها نهفته باشد از نوع هم‌ریختی است« 

)گیزو، پی‏یر، 1983/1971، 44(.
8. جدول 1 بر اساس دسته‌بندی‌ نشانه‌های هویت در کتاب نشانه‌شناسی اثر پی‌یر‌گیرو، 

توسط نگارنده تنظیم گردیده است.
9. جدول 2 بر اساس دسته‌بندی رمزهای اجتماعی و مشارکت آن ها در شکل‌بندی انواع 
گوناگون ارتباطات اجتماعی در کتاب »نشانه‌شناسی پی‌یرگیرو« توسط نگارنده 

تنظیم شده است.
10. شاعر و پژوهشگر.	

11. منگوله.
12. این مطلب اشاره به ساختار عروسک بَویگ دارد.

فهرست منابع
Amirian, F. (1991). Local games of Kohgiluyeh and Boyer-Ahmad [Bā-

zi-hāye mahalli-ye Kohgiluyeh va Boyer-Ahmad]. Tehran: Ja-
hane Moaser Publications. (in Persian)

Azimpour, P. (2009). The culture of puppets and ritual and traditional 
puppet shows in Iran [Farhang namaysha va arouskhay aaini va 
sonati Iran]. Nemayesh. (in Persian)

Bakhtortash, N. (2007). The mysterious sign. Artamis [Neshān-e rāz-
āmiz]. (in Persian)

Bastide, R. (1995). Art and society [Honar va jame’eh] (Gh. Hosseini, 
Trans.). Toos. (Original work published 1967) (in Persian)

Beamer, G. (1999). Puppet theater: The history of puppets and types of 
puppet theater [Puppet theater: A history of puppets and types 
of puppet theater] (M. Mouris & H. Parsaii, Trans.). Nemayesh. 
(Original work published 1996) (in Persian)

Catherall, V. (2008). Doll making as a folk art tradition. Utah Mu�
seum of Fine Arts, 64(1). https://umfa.utah.edu/sites/default/
files/2017-05/9999_DollFolkArtLessonssm.pdf

Gharibpour, B. (1981). Entering the realm of puppets and puppet shows 
shows [Vorūd be ghalamru-ye shebh-‘arusak-hā va namāyesh-hā-
ye ‘arusaki]. Kanon Parvaresh Fekri Koudakan va Nojavanan. (in 
Persian)

Ghaffari, Y. (1995). Local games of Kohgiluyeh and Boyer Ahmad shows 
[Baziha-ye mahalli-ye Kohgiluyeh va Boyer-Ahmad]. Ravayat. 
(in Persian)

Gholizadeh, H. (2004). Zulf and its mystical and romantic com-

parison in Persian poetry [Zolf va moghayeseh-ye arefaneh va 
asheghaneh-ye an dar she’r-e Farsi]. Journal of the Faculty of Lit�
erature and Humanities, University of Tabriz, 47(92), 150–194. http://
perlit.tabrizu.ac.ir/article-1697.html (in Persian)

Giraud, P. (2004). Semiotics ]Neshāne-shenāsi] (M. Nabavi, Trans.). 
Agah. (Original work published 1971) (in Persian)

Gorjian, F. (2019). Lily and Lily Bazi [Leili va leili-bâzi]. Nemayesh. 
(in Persian)

Hinick, N. (2005). Sociology of art [Jāme’e-shenāsi-ye honar] (A. Nikg-
ohar, Trans.). Agah. (Original work published 2001) (in Persian)

Mottaghi, A., & Zabrjadd, Z. (2016). Reflection of the themes of Ru-
mi’s “Ney Nameh” in contemporary Arab poetry (based on the 
divan of six famous poets) [Ni Baztab-e mazamin-e “Ney-Name-
h”-ye Molana dar she’r-e mo’aser-e Arab (ba tekyeh bar divan-e 
shesh sha’er-e nam-avar)]. Comparative Literature Studies, 10(40), 
49–75. https://journals.iau.ir/articlee652928.html (in Persian)

Salehpour, A. (2009). Bazbazak: The puppet show of the Bakhtiari tribe 
[Bāzbāzak; ‘arusak-e namāyeshi-ye īl-e Bakhtiyāri]. Arvin. (in 
Persian)

Sojoodi, F. (2001). Applied semiotics [Neshaneh-shenasi-ye karbordi]. 
Elm Publications. (in Persian)

Mohseni, B., & M. (2019). Study of the archetype of the cross in Ira-
nian architecture [Barresi-ye kohan-olgu-ye chalipā dar me’māri-
ye Irān]. Armanshahr Architecture & Urban Development, 13(31), 
125–143. https://www.armanshahrjournal.com/article_113263.
html (in Persian)

امیریان، فریدون )1370(. بازی‌های محلی کهگیلویه و بویراحمد. شرکت انتشارات جهان 
معاصر.

بختورتاش، نصرت‌الله )۱۳۸۶(. نشان رازآمیز. نشر آرتامیس.
باستید، روژه )1374(. هنر و جامعه )چاپ اول( )غفار حسینی، مترجم(. انتشارات توس. 

)چاپ اثر اصلی 1967(
بیمر، گونتر )1378(. تئاتر عروسکی: تاریخچه عروسک‌ها و انواع تئاتر عروسکی 
)چاپ اول( )جرالد موریس و حسن پارسایی، مترجمان(. نشر نمایش. )چاپ اثر 

اصلی 1996(
سجودی، فرزانه )1380(. نشانه شناسی کاربردی )چاپ اول(. انتشارات علم.

صالح‌پور، اردشیر )۱۳۸۹(. بازبازک؛ عروسک نمایشی ایل بختیاری. نشر آروین.
عظیم‌پور، پوپک )۱۳۸۹(. فرهنگ عروسک‌ها و نمایش‌های عروسکی آئینی و سنتی 

ایران. انتشارات نمایش.
غریب‌پور، بهروز )۱۳۶۰(.    ورود به.قلمرو شبه‌عروسک‌ها و نمایش‌های عروسکی. کانون 

پرورش فکری کودکان و نوجوانان.
غفاری، یعقوب )۱۳۷۴(. بازی‌های محلی کهگیلویه و بویراحمد. نشر روایت.

قلی‌زاده، حیدر )۱۳۸۳(. زلف و مقایسه عارفانه و عاشقانۀ آن در شعر فارسی. نشریه 
http://perlit. .194-150 ،)92(47 ،دانشکده ادبیات و علوم انسانی دانشگاه تبریز

tabrizu.ac.ir/article-1697.html
گرجیان، فریبا )۱۳۹۸(. لیلی و لیلی‌بازی )چاپ اول(. انتشارات نمایش.

گيرو، پير )1383(. نشانه‌شناسی )چاپ اول( )محمد نبوی، مترجم(. نشر آگه. )چاپ اثر 
اصلی 1971(

محسنی، منصوره و باستان‌فرد، متین )۱۳۹۹(. بررسی کهن‌الگوی چلیپا در معماری ایران. 
https://www.armanshahrjournal.  .143-125 ،)31(13 ،مجله آرمان‌شهر

com/article_113263.html
مقدم متقی، امیر؛ احمدزاده، پرویز و زبرجد، حلیمه )۱۳۹۵(. بازتاب مضامین نی‌نامه 
مولانا در شعر معاصر عرب )با تکیه بر دیوان شش شاعر نام‌آور(. مطالعات ادبیات 

https://journals.iau.ir/articlee652928.html  .75-49 ،)40(10 ،تطبیقی
هینیک، ناتالی )1384(. جامعه‌شناسی هنر )چاپ اول( )عبدالحسین نیک‌گهر، مترجم(. 

نشر آگه. )چاپ اثر اصلی 2001(

فریبا گرجیان و همکار




